
 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

225

 
 
 
 
 
 
 
 
 

П.С. Гуревич 

БЕССМЕРТИЕ: ДАР ИЛИ ХИМЕРА? 
 
В статье исследуется тема жизни и смерти, которая на протяжении многих 

веков волновала философов и психологов, а в наши дни получила новое толкова-
ние. Автор размышляет над вопросом: можно ли считать бессмертие благом? В 
статье дан критический анализ новейших интерпретаций бессмертия. Уверенно о 
бессмертии заговорили сторонники квантового сознания. Душа человека отожде-
ствляется ими с информацией, а Вселенная уподобляется компьютеру. Согласно 
этой трактовке человек отождествляется с ментальным содержанием, которое 
после кончины индивида буквально всасывается Вселенной. Сознание сохраняет 
себя и устраняет таким образом обыденное представление о смерти. Другой вари-
ант бессмертия обеспечивается созданием киборнавта, другой формы жизни, ко-
торая ознаменует конец белкового шовинизма. 

Ключевые слова: философская антропология; наука; смерть; бессмертие; 
психика; мозг; душа; информация; ментальность; трансгуманизм. 

 
The article explores the theme of life and death that for centuries worried phi-

losophers and psychologists, and today received a new interpretation. The author re-
flects on the question: can it be considered a boon of immortality? The article provides 
a critical analysis of the latest interpretations of immortality. Confident of the immortal-
ity of supporters talking quantum consciousness. The soul of man is identified by them 
with the information, and the universe is likened to a computer. According to this inter-
pretation, the man is identified with mental content, which after the death of the indi-
vidual is literally sucked the universe. Consciousness maintains itself and thus elimi-
nates the ordinary idea of death. Another option is provided by the creation of 
immortality kibornavta, the other forms of life, which will mark the end of the protein 
chauvinism. 

Keywords: philosophical anthropology; science; death; immortality; the psyche; the 
brain; the soul; the information; mentality; transhumanism. 

 
 



 
П.С. Гуревич 

 

 

226

От фантастики к проекту 
 
Бессмертие, оказывается, рядом. Всего лишь один посиль-

ный разворот науки, и жизнь человека, пришедшего в этот мир, не 
закончится никогда. Люди вот-вот освоят древние йогические тех-
нологии, которые позволят выделить и перенести тонкое тело на 
другой, альтернативный носитель. После игры в эксцентричные 
формы жизни, которыми изобилует фантастика, трансгуманисты 
перешли к конкретным инкарнационным проектам. Г. Уэллс вол-
новал читательское воображение марсианским красным мхом. 
Т. Пратчетт пугал опрокинутой тарелкой, в которой обитают тролли. 
Эти существа с кремниевой органикой, согласно его воображению, 
пожирают камни и таким образом обеспечивают себе нескончаемое 
существование. Г. Бенфорд чаровал иными формами внеземной 
жизни, боготворящими звезды. Известный астрофизик Ф. Холл в 
романе «Черное облако» живописал колоссальное скопление кос-
мической пыли, наделенной коллективным разумом. Физик 
Р. Форвард помыслил жизнь, возникшую на фтороуглероде. Он же 
направил нашу фантазию на поверхность нейтронных звезд, где 
зародилась иная форма существования. С. Бакстер уверял нас в 
возможности фотонной жизни, которая гнездится в гравитацион-
ных колодцах звезд. 

В наши дни выбор определился. В качестве субстратной ос-
новы предлагается кремний. Он-то и обеспечит людям порази-
тельный небелковый интеллект, а заодно и искусственное тело. 
Нам обещают генетически модифицированный клон, лишенный 
собственной души. Доставить нас в бессмертие предлагают посте-
пенно и последовательно, безболезненно и комфортно. Мыслятся, 
к примеру, биокиборг, состоящий из нанороботов, разумная пыль, 
управляемая сознанием, или квантовое тело-голограмма. 

Поражает при этом едва ли не полный паралич философской 
рефлексии. О смерти и бессмертии многие авторы рассуждают так, 
как если бы эта тема никогда не терзала мысль величайших муд-
рецов человечества. Бессмертие пакуют бережно, будто речь идет 
о новейшем рекламном продукте. Читаем, к примеру, об устране-
нии человеческой телесности, словно предполагается замена товара: 
«Причем наноинженерные компоненты в перспективе будут до-
минировать в структуре человеческой телесности. Важнее, что на-
нокиборгиизированный человек преодолеет константность чело-



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

227

веческой природы, в перспективе, на антропоморфическом и фи-
зиологическом уровнях, полностью выходя за рамки антропофи-
зических констант человеческой телесности. В этом состоянии 
возможно достижение фактического бессмертия, а также много-
кратное увеличение физических и когнитивных способностей или 
превращение постчеловека в сверхчеловека» (Беляев, 2014, с. 49.). 

По существу, речь идет о смерти человека как особого рода 
сущего. Но автор толкует лишь о десакрализации человека и о ряде 
социокультурных и личностно-экзистенциальных сложностей. 
Стоит ли сетовать, если в том же издании восторг по поводу гря-
дущего бессмертия сопровождается предельной инфантильностью: 
«И если можно будет внедрить непосредственно в мозг целые го-
товые пласты информации, будь то математика, иностранный язык 
или энциклопедический словарь, отчего нельзя внедрить какие-то 
полезные личностные качества? Отчего бы не подправить такие 
“неполезные” в социуме качества, как повышенная тревожность и 
нервозность, убрать страхи, фобии, нелюдимость, повышенную 
конфликтность или пассивность?» (там же, с. 73). Упаси бог пред-
ставить себе личность, в которую внедрили личностные качест-
ва… Это невозможно, по той простой причине, что личностные 
качества не внедряются в принципе. Если они внедрены, то речь 
идет не о личности. 

С помощью «внедрения» трансгуманисты предлагают разом 
устранить страх перед смертью, перед полным физическим уничто-
жением. Избыть инстинктивное отвержение неизбежного распада. 
Отсечь традицию мучительного философского постижения смерти. 

Бессмертие предстает как бесконечный и бессмысленный 
круговорот информации, освободившей человечество от его сути, 
от его способности к трепетному постижению жизни и смерти. 
Скованы и ум, и чувство, и страсть. 

Тема смерти и бессмертия – вечный сюжет классической 
философской мысли. 

 
Кто меня враждебной властью 
Из ничтожества воззвал, 
Душу мне наполнил страстью, 
Ум сомненьем взволновал?..  

Сократ определял философию как последнее приготовление 
к смерти. Шопенгауэр называл смерть мусагетом философии. Он 



 
П.С. Гуревич 

 

 

228

полагал, что едва ли люди стали бы вообще философствовать, если 
бы не было смерти (Шопенгауэр, 2001 а, с. 385). Немецкий фило-
соф утверждал, что у человека вместе с разумом возникла и ужа-
сающая уверенность в смерти. Каждый человек, по его мнению, 
колеблется между пониманием смерти как абсолютного уничто-
жения и уверенностью в нашем полном бессмертии с ног до голо-
вы (там же, с. 386). 

Философы, которые обращались к теме смерти, нередко пи-
сали о том, что в различных культурах эта тема переживалась по-
разному. В иные эпохи страх смерти и вовсе отсутствовал: люди 
находили в себе силы противостоять угрозе физического уничто-
жения. Античные греки, например, учили преодолевать ужас не-
бытия путем концентрации духа, усилием животворной мысли, 
воспитывать в себе презрение к смерти. Людей Средневековья, 
напротив, предстоящая смерть доводила до исступления. Ни одна 
эпоха, как свидетельствует нидерландский историк и философ 
Й. Хёйзинга, не навязывает человеку мысль о смерти с такой на-
стойчивостью, как XV столетие (Хёйзинга, 1983, с. 149). 

Едва мы поставим вопросо том, что служит основанием для 
того, чтобы сравнивать, как воспринимают смерть в различных 
культурах, то обнаружится парадоксальная вещь. Как правило, со-
поставляются философские высказывания. «Ведь какое-то чувство 
умирания может быть у человека, – пишет, например, Цицерон. – 
Все это мы должны обдумать еще в молодости, чтобы могли прези-
рать смерть; без такого размышления быть спокоен душой не может 
никто; ведь умирать нам, как известно, придется – быть может, да-
же сегодня» (Цицерон, 1975, с. 26). А средневековый мыслитель 
Мейстер Экхарт, напротив, пишет о том, как трудно дается чело-
веку отрешенность от мирских благ. Выходит, было время, когда 
смерти не боялись, страх перед угрозой физического уничтожения 
был не всегда. Но в какой мере можно доверять философской 
мысли? Ведь нередко выраженное в суждении презрение к смерти 
как раз и отражает ужас перед нею. 

Страх перед смертью заложен в самой человеческой природе, 
в самой тайне жизни. Он изначален, т.е. коренится в глубинах че-
ловеческой психики. Однако в конкретной эпохе, через призму 
определенных духовных ценностей этот ужас обретает различные 
преображенные формы. Каждая культура вырабатывает свою сис-
тему ценностей, в которой переосмысливается вопрос смерти и 



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

229

бессмертия. Она творит также определенный комплекс образов  
и символов, с помощью которых обеспечивается относительное 
психологическое равновесие индивидов. Человек, разумеется, рас-
полагает отвлеченным знанием о факте неотвратимой смерти. Но он 
пытается, опираясь на существующую в данной культуре символи-
ку, сформировать более конкретное представление о том, что делает 
возможной полноценную жизнь перед фактом неизбежной гибели. 

По мнению психологов, такая система начинает складываться 
в психике человека уже в материнской утробе. Образ, который 
возникает в подсознании человека в связи с его рождением, когда 
плод отделяется от матери, позднее трансформируется в некий 
прообраз ужаса перед смертью. Индивид пытается преодолеть эту 
жуть. Он ищет способы уйти от тленья, увековечить себя, посто-
янно ощущая присутствие смерти. 

Писатель Андрей Платонов в одном из своих рассказов за-
метил, что смерть не однажды посещает человека. Она неустанно 
маячит возле нашей доли, дожидаясь своего торжества. Вот почему 
образ неотвратимой судьбы многократно воздействует на психику. 
Человек знает, что он смертен, но реальный опыт получает только 
в момент кончины. В результате даже в сознании одного человека 
система образов, поддерживающих земное существование инди-
вида, постоянно преображается, перестраивается. 

Выживание человека предполагает, что в его психике закре-
пляются символические образы, которые позволяют наполнить 
земное существование смыслом. Это психологическое равновесие 
приходится все время поддерживать, закреплять. Такая потреб-
ность присуща не только конкретному человеку. Культура в целом 
может войти в состояние развала и сумятицы, разрушить присущее 
ей философско-гармоническое восприятие жизни и смерти. Когда 
возникает опасность для жизни отдельного человека или целого 
народа, образы символического бессмертия становятся более четко 
выраженными, обостренными, интенсивными. 

Но можно ли каким-то образом типологизировать различные 
формы отношения к смерти и бессмертию? Безусловно. Сравнение 
мировых религий, далеких культур показывает, что черту между 
жизнью и смертью люди воспринимают по-разному. Считают, к 
примеру, что между земной и загробной жизнью нет никакой раз-
ницы, но полагают также, что такая разница есть. В то же время 
различение земного и иного бытия принимает разные формы. 



 
П.С. Гуревич 

 

 

230

Отношение к смерти в древних культурах носит в основном 
эпический характер, т.е. она не воспринимается как личная трагедия. 
Кончина человека толкуется как законное завершение определен-
ного жизненного цикла. Лирические и трагические акценты еще 
отсутствуют. В качестве исключения можно назвать, по-видимому, 
эпос о Гильгамеше – полулегендарном правителе г. Урука в Шу-
мере (XXVIII в. до н.э.). 

Древний шумерский миф историки культуры оценивали по-
разному. Некоторые видели в нем преображение животного, ин-
стинктивного чувства, акт человеческого осознания бытия. До 
этих событий, воссозданных мифом, люди не ведали ничего о 
смерти. Теперь же они вынуждены постоянно считаться с угрозой 
полного исчезновения. Нота смирения пронизывает сказание. Хотя 
с помощью зелья душа Энкиду возвращается на землю, это про-
должается недолго. Из преисподней нет пути назад. Таков конеч-
ный вывод древнего сказания. 

Многочисленные и разнохарактерные представления о смер-
ти, которые сложились в мировой культуре, можно, по-видимому, 
разделить по каким-то признакам. Выделим прежде всего дохри-
стианские и христианские воззрения. Отметим также, что восточ-
ные культуры в отличие от западных сохранили в себе веру в ори-
гинальную силу космологий, религиозных и философских систем, 
в которых смерть не рассматривается как абсолютное завершение 
существования. Присущие им концепции посмертного бытия име-
ют весьма широкий спектр представлений – от высоких состояний 
сознания до конкретных образов другого мира, напоминающего 
земную жизнь. Во всех этих верованиях смерть не отождествляется 
с полным исчезновением индивида. (В западной культуре такое 
представление не было универсальным.) Христианство признавало 
конечность индивидуального существования. Массовое воскреше-
ние трактовалось лишь как завершение земного бытия. 

История человеческой цивилизации содержит волнующую 
летопись многочисленных попыток древнейших культур сохра-
нить жизнь и избежать смерти. Во многих культурах предполага-
лось, что каждый может должным образом подготовиться к смерти, 
если он при этом приобретет нужное знание о процессе умирания. 
В литературных памятниках, известных как «Книги мертвых», изла-
гаются детализированное описание смерти и руководство по поводу 
того, как сделать процесс умирания более полным (неподготов-



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

231

ленный человек сопротивляется смерти и оказывается в промежу-
точном состоянии) и последовательным. Наиболее известные из 
этих произведений – Египетская Книга мертвых и Тибетская Книга 
мертвых. Однако подобные тексты существовали и в индийских, 
мусульманских и других традициях. 

Восприятие смерти в культурах, где индивид еще не выде-
лился из племени, из рода, естественно, отличается от истолкова-
ния этого феномена там, где господствует персоналистская идея 
(идея личности). В тех обществах, в которых процесс индивидуа-
лизации зашел не очень далеко, конец индивидуального существо-
вания не оценивается как проблема, поскольку слабо развито само 
ощущение индивидуального существования. Смерть еще не вос-
принимается как нечто, отличное от жизни. 

Совсем иначе оценивается смерть в тех культурах, где осоз-
наются ценность, суверенность и уникальность человека. Здесь 
хрупкость земного бытия воспринимается трагически, пронизывает 
весь мир человеческих переживаний. Однако на Востоке, где лич-
ность не осмысливалась как некая обособленность и персоналист-
ская идея отсутствовала, тем не менее фиксируется глубокая меди-
тация, предельное духовное сосредоточение на проблеме смерти. 

«“Воля к бессмертию”, – писал русский философ Г.Э. Ланц, – 
эта трагическая воля “человека”, создававшая силой своей гранди-
озной напряженности иллюзию за иллюзией для своего мнимого 
удовлетворения, – к каким результатам она привела человечество? 
Что принесла она нам, кроме ряда тяжелых разочарований, довед-
ших нас, наконец, до полного религиозного отчаяния, до религиоз-
ного кризиса последней сотни лет? Не стоим ли мы перед ее загад-
кой еще в худшем положении и с худшей совестью, чем 2,5 тыс. лет 
назад стоял перед ней великий пророк Индии» (Ланц, 1994, с. 171.). 

Идея бессмертия души – базовая в философии Платона. До-
гадка, что душа долговечнее тела и может после гибели человека 
предстать в другом облачении, принадлежала орфикам, пифаго-
рейцам, Эмпедоклу. Но Платон осмыслил эту догадку философски. 
Этически неправомочно утверждать, что никакого воздаяния за 
прожитое существование нет. Невозможно и чистое познание, 
коль скоро тело с его ощущениями не способно добраться до под-
линной сути вещей. Только бессмертная душа позволяет распо-
знать разумность космоса. 



 
П.С. Гуревич 

 

 

232

Что происходит с душой, которая покинула тело? В дохри-
стианскую эпоху люди имели смутное представление о бессмер-
тии души. Древние культуры исходили из того, что процесс уми-
рания неизбежен и является неотъемлемой частью человеческого 
существования. Сама тема смерти оказывала глубокое воздействие 
на религию, мифологию, искусство, философию. И все же тема 
человеческого бессмертия не исчезала. 

 
 

Желанна ли смерть? 
 
Но можно ли считать бессмертие благом? Идея переселения 

душ – неизменный сюжет индуизма. Однако в очередном земном во-
площении человеку предстоит заново пережить тяготы жизни. Если 
он отождествляет себя с бренным телом, с природой, то он остается в 
круговороте перерождений. Только после многочисленных инкарна-
ций, испытав горечь мимолетных наслаждений, человек может об-
рести истинное бессмертие. Путь к нему мучителен и долог. 

Бесконечная цепь перерождений, которая суждена человеку, 
согласно буддизму, в конечном счете все равно нуждается в за-
вершении. Существует не только воля к жизни, но и воля к смерти. 
Буддисты трактовали нирвану как полное погашение жизни.  
В древнеиндийской культуре, где господствовала идея многократ-
ного воскресения души, люди часто бросались под колесницы или 
в воды Священного Ганга, чтобы завершить очередное кармиче-
ское существование. 

Идея бессмертия как наказания воплощена в образе персо-
нажа христианской легенды позднего западноевропейского хри-
стианства – Агасфера. Во время страдальческого пути Иисуса 
Христа на Голгофу под бременем креста Агасфер отказал ему в 
просьбе о кратком отдыхе. Он безжалостно повелел ему идти 
дальше. За это Вечный Жид получил Божье наказание. Ему было 
отказано в покое могилы. Он был обречен из века в век безостано-
вочно скитаться, дожидаясь второго пришествия Христа. Только 
тот мог снять с него проклятие. Этот сюжет и различные его ин-
терпретации вошли в мировое искусство. Легенда об Агасфере 
становится достоянием литературы с XIII в. По сообщению анг-
лийского монаха Роджера Уэндоверского, архиепископ, прибывший 
в Англию из Великой Армении, рассказывал, что лично знаком с 



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

233

живым современником и оскорбителем Христа. В 1602 г. выходит 
анонимная народная книга «Краткое описание и рассказ о некоем 
еврее по имени А.». Хотя эта легенда в XVIII в. становится объек-
том насмешек, образ Агасфера вместе с тем оказывается предметом 
творческой фантазии, позволяющей осмыслить бессмертие в кон-
тексте новой эпохи. К этому сюжету обращается молодой Гёте. 

Легенда об Агасфере давала романтикам возможность пере-
ходить от экзотических картин сменяющихся эпох и стран к изо-
бражению обреченности человека и мировой скорби. Э. Кине пре-
вратил Агасфера в символ всего человечества, пережившего свои 
надежды, но чудесно начинающего свой путь заново. Современ-
ный вариант «агасферовского» сюжета о проклятии тяготеющего, 
безрадостного бессмертия дал аргентинский писатель Х.Л. Борхес 
в рассказе «Город бессмертных». Он отмечает, что иудеи, хри-
стиане и мусульмане исповедуют бессмертие. Но то, как они почи-
тают первое, земное существование, свидетельствует о том, что 
они отдают ему предпочтение. Бессмертие же предназначено для 
того, чтобы награждать или наказывать за первую, посюсторон-
нюю жизнь. 

Трудно примириться с мыслью о конечности нашего суще-
ствования. Смерть отнимает у человека веру и доводит до религи-
озного отчаяния. И все же отношение к ней бывает различным. 
«Опыт, в котором ясно проявляется двойственность нашего соз-
нания, – писал А. Шопенгауэр, – это наше в различные времена 
различное воззрение на смерть. Бывают минуты, когда смерть, если 
мы ее живо представляем себе, является в таком страшном виде, что 
мы не понимаем, как возможно при такой перспективе иметь спо-
койную минуту и как это не каждый человек проводит свою жизнь 
в жалобах на необходимость смерти. В другие времена мы думаем 
о смерти со спокойной радостью, более того, с тоскою по ней. Мы 
правы и в том и в другом случае. В первом настроении мы вполне 
охвачены временным сознанием, мы не что иное, как явление во 
времени, в этом случае смерть для нас – уничтожение, и нам дей-
ствительно следует бояться ее как величайшего зла. В другом на-
строении живо высшее сознание, и оно справедливо радуется рас-
торжению таинственной связи, с помощью которой оно соединено 
с эмпирическим сознанием в тождество одного я» (Шопенгауэр, 
2001 б, с. 108). 



 
П.С. Гуревич 

 

 

234

Однако если в античности представление о краткосрочности 
земной жизни, которая в своем значении представлялась величайшим 
благом, беспокоило умы, то позже возникает осознание ничтожно-
сти этой жизни в холодном и бесстрашном космосе. По замечанию 
Борхеса, Ницше любил людей, способных вынести бессмертие. 
Однако саму идею бессмертия немецкий философ считал великой 
глупостью. Идея заключалась в том, чтобы жить против жизни и 
таким образом достичь бессмертия. 

Отчаяние охватывает человека, который отвергает саму тему 
бессмертия как бесплодную и надуманную. Об этом писал русский 
мыслитель Архиепископ Иоанн Сан-Францисский (Шаховской): 
«Вульгарный материализм хотел бы воспрепятствовать не только 
бессмертию, но даже теме бессмертия. В материализме живут са-
моубийственные для человечества мысли: “Бессмертия нет”, бес-
смертна только материя, не ее “надстройка” человек, а лишь сама 
она, “мать людей”, материя безличная, бессознательная и безраз-
личная к судьбе человека. Только эта материя будто бы бессмерт-
на, а человек – нет. Так думают материалисты, провозглашая свой 
чудовищный догмат веры в смерть человека. Он представляется 
им сутью, линией самой материи, этой бессмысленной, бездумной 
и одновременно якобы творящей, мудрой и предусмотрительной. 
Странно, что эта бездушная и бездумная материя не только сама 
говорит о себе, но еще и дает генеральную линию мысли челове-
ческой» (Иоанн Сан-Францисский, 1992, с. 499). 

Но верно ли, что бессмертие лишено смысла? По мнению 
Н.А. Бердяева, этот вопрос ставился в философии неправильно. 
Само это слово, как он считал, отрицает таинственный факт смер-
ти. «Смерть есть самый глубокий и самый значительный факт 
жизни, возвышающий самого последнего из смертных над обы-
денностью и пошлостью жизни. И только факт смерти ставит в 
глубине вопрос о смысле жизни. Жизнь в этом мире имеет смысл 
именно потому, что есть смерть, и если бы в нашем мире не было 
смерти, то жизнь лишена была бы смысла. Смысл связан с концом. 
И если бы не было конца, т.е. если бы в нашем мире была дурная 
бесконечность жизни, то смысла в жизни не было бы. Смысл ле-
жит за пределами этого замкнутого мира, и обретение смысла 
предполагает конец в этом мире. И замечательно, что люди, спра-
ведливо испытывающие ужас перед смертью и справедливо ус-
матривающие в ней предельное зло, окончательное обретение 



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

235

смысла все же принуждены связывать со смертью» (Бердяев, 
1993, с. 217). 

Философская мысль поставила вопрос: действительно ли 
бессмертие – благо? Русский философ Г.Э. Ланц писал: «Получая 
бессмертие, мы теряем “себя”, ибо лишаемся своего начала, кото-
рое для нас столь существенно и без которого нас вообще нет. 
Наше “желание” требует уничтожения нашей индивидуальности и 
постулирует на наше место Бога. Но ослепленный эгоистической 
логикой своего лживого сознания человек требует, чтобы этим Бо-
гом был он сам. Как совместить эти несовместимости, и нужно ли 
их совмещать?» (Ланц, 1994, с. 173). 

По мнению Ланца, желая быть бессмертным, человек хочет 
уничтожить самого себя. В бессмертии он отвергает возможность 
и мыслимость своего собственного бытия. Человек и бессмертие 
несовместимы. Их невозможно соизмерить. В этом контексте 
стремление обессмертить человека выглядит нелепостью, которая 
рушит весь мир и торит дорожку для бессмыслицы. Оно оказыва-
ется не благом, а злом. Бесконечная длительность одной судьбы 
рождает пресыщение жизнью, готовность добровольно распро-
щаться с ней. И. Мечников, работая над книгой «Этюды оптимиз-
ма», обращался к долгожителям, чтобы проверить, не утомились 
ли они от жизни. Ученый пришел к выводу, что, прожив на земле 
немалое количество лет, человек уже не страшится смерти, а даже 
вожделеет ее. И дело, пожалуй, не столько в тяготах самого суще-
ствования, сколько в природном механизме, который, включив-
шись в определенное время, зовет к уходу из жизни (Мечников, 
1988). Смерть во многих случаях рассматривается как избавление. 

 
Сними с меня усталость, Матерь Смерть. 
Я не прошу награды за работу, 
И ниспошли остуду и дремоту 
на мое тело, длинное как жердь. 
Я так устал. Мне стало все равно. 
Ко мне всего на три часа из суток 
Приходит сон, томителен и чуток, 
и в сон желанье смерти вселено. 
Мне книгу зла читать невмоготу, 
а книга блага вся перелисталась. 
О, Матерь Смерть, сними с меня усталость, 
покрой рядном худую наготу.  



 
П.С. Гуревич 

 

 

236

Вечная, нескончаемая жизнь, по существу, лишает человека 
ответственности за свое бытие. Сегодняшнее предательство иску-
пается бесконечностью жизни. Проявленное мужество может ка-
заться банальным перед безграничностью веков. Утрачиваются 
критерии, которым подчиняется человеческая жизнь: не все ли 
равно как жить, еще будет время пожить иначе. Оскопляется внут-
ренний мир человека: трагизм существования заменяется вечным 
наличием. История перестает поражать своими тайнами. В ней во-
царяется обыденность. Совсем как у М.Ю. Лермонтова: «Веков 
бесплодный ряд унылый».  

Вот что написал по сходному поводу Владимир Лифшиц: 
 
Мне как-то приснилось, что я никогда не умру, 
И, помнится мне, я во сне проклинал эту милость. 
Как бедная птица, что плачет в сосновом бору, 
Сознаньем бессмертья душа моя тяжко томилась... 

 
 

Смысл смерти 
 
Многие философы толковали смерть как трагедию тела. 

Проблема в этом случае рассматривается в русле биологии, меди-
цины, социологии или психологии. Тогда исследователи натыка-
ются на множество конкретных аспектов земного бытия: как про-
длить существование человека с помощью правильного образа 
жизни, лекарств, хороших бытовых условий. Одновременно воз-
никают упования на генетику, на те области знания, которые изу-
чают мозг как основу человеческого поведения (Гуревич, 2015, 
с. 6–19). Вот что пишет по этому поводу Ф. Фукуяма: «То, что мы 
переживаем сегодня, – это не просто технологическая революция в 
нашей способности декодировать ДНК и манипулировать ею, а 
революция в основополагающей науке – биологии. Эта научная ре-
волюция опирается на открытия и достижения в ряде взаимосвязан-
ных областей помимо молекулярной биологии, включая когнитивные 
науки о нейронных структурах мозга, популяционную генетику, 
генетику поведения, психологию, антропологию, эволюционную 
биологию и нейрофармакологию» (Fukuyama, 2002, с. 19.). 

Такой подход к проблеме бессмертия М. Хайдеггер называл 
биолого-онтическим. Для немецкого философа ключевым в дан-
ном случае является категория «присутствия». Так называется су-



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

237

щее, понимающее бытие. Присутствие, в отличие от других су-
щих, не только онтично, но и онтологично, т.е. имеет такое бытие, 
исследуя которое, можно понять не только данное конкретное бы-
тие, но и саму категорию бытия. Что означает быть онтологич-
ным? Это значит представлять своим бытием не только собствен-
ное бытие, но бытие вообще, бытие как таковое. 

Можно рассуждать о смерти в натуралистическом ключе. 
Это онтический ракурс темы, он включается в присутствие. «Для 
биологически-физиологической постановки вопроса оно входит 
тогда в бытийную область, известную нам как животный и расти-
тельный мир. В этом поле через онтическую констатацию могут 
быть получены данные и статистика о долготе жизни растений, 
животных и людей. Изучаются взаимосвязи между продолжитель-
ностью жизни, размножением и ростом. Могут быть исследованы 
“виды” смерти, причины, “обстоятельства” и характер их наступ-
ления» (Хайдеггер, 1997, с. 246.). 

Речь в таких исследованиях идет о продлении телесного суще-
ствования человека. Хайдеггер далек от того, чтобы предлагать ка-
кие-то рецепты спасения обветшавшего костюма Адама. Его взгляд 
на топику бессмертия радикально иной. Он обосновывает фундамен-
тально-онтологический подход. «Смерть в широчайшем смысле есть 
феномен жизни» (там же), – писал он. Нет оснований рассматривать 
жизнь и смерть обособленно. Они неразрывно связаны друг с другом. 
Смерть – логическое и этическое завершение жизни. 

Что касается экзистенциальной экспертизы бессмертия, то 
она лежит до всякой биологии и онтологии жизни. Хайдеггер на-
зывает людей смертными. Разве в этой констатации есть что-то 
новое? Да, если иметь в виду, что это исключительная привилегия 
человека. Только человек обладает этим даром. Животное не уми-
рает, а околевает. У него нет смерти ни впереди, ни позади него. 
«Смерть есть ковчег Ничто – т.е. того, что ни в каком отношении 
никогда не есть нечто всего лишь сущее, но что тем не менее имеет 
место, и даже – в качестве тайны своего бытия. Смерть как ковчег 
Ничто хранит в себе существенность бытия. Смерть как ковчег 
Ничто есть хран бытия. И будем теперь называть смертных смерт-
ными не потому, что их земная жизнь кончается, а потому что они 
осиливают смерть как смерть» (Хайдеггер, 1993, с. 324). 

Действительно, смерть – законный хран бытия. Мысль Хай-
деггера состоит в том, что не каждый человек может считать себя 



 
П.С. Гуревич 

 

 

238

смертным, поскольку это обозначение надо заслужить. Разумным 
живым существам еще предстоит стать смертными. Дело вовсе не 
в том, знает ли человек о своей смерти или нет. Ему еще предстоит 
принять собственную смертность. «Благословен и день забот, бла-
гословен и тьмы приход», – таково согласие пушкинского Ленского. 
Если человек обретает опыт смертности, он не обречен затеряться 
в людях. Если человек в этом смысле способен к смерти, он осво-
бождается от биологии. Ему суждены память и история. 

Ф. Розенцвейг писал: «Таково последнее слово философской 
мудрости: смерть – это ничто. В действительности, однако, это не 
последнее слово, а, наоборот, исходный пункт философии, под-
тверждающей ту истину, что смерть не кажимость и не ничто, а 
неумолимое и неизбежное нечто. Туман, которым обволакивает 
его философия, не может заглушить голос этого ничто. Философия 
сумела погрузить нечто в ночь ничто, но не в силах лишить его 
ядовитого жала. Страх перед этим жалом всегда будет беспощад-
ным разоблачением философии и ее сострадательной лжи» (Ро-
зенцвейг, 1998, с. 231). 

Можно ли полагать, что смерть обесценивает жизнь, лишает 
ее смысла? Ошибочность такой постановки вопроса становится 
очевидной, как только мы помыслим бессмертие. Как раз беско-
нечная жизнь способна лишить значимости все, что составляет 
содержание человеческой жизни. Обретя бессмертие, человек вряд ли 
сможет вести активное осмысленное существование. Если в рам-
ках бесконечности то или иное событие может отодвигаться бес-
конечно, то оно лишается смысла. Должен ли я в текущие годы 
получить образование, или можно заняться этим через 1000 лет? 
Готов ли сегодня совершить героический поступок, или подвижни-
чество можно перенести на следующее столетие? Только осознавая 
конечность человеческого существования, можно ответственно рас-
порядиться своей жизнью. «Следовательно, – отмечает В. Франкл, – 
конечность человеческого существования имеет свою основу в его 
необратимом характере. Ответственность человека перед жизнью 
может быть понята лишь тогда, когда она будет понята как ответ-
ственность с точки зрения временности и неповторимости» 
(Франкл, 2000, с. 65). 

В. Франкл убежден в том, что нет необходимости отвергать 
смерть. Да, она обрывает человеческое существование, лишая лю-
дей возможности завершить свои планы. Философ М. Шелер при-



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

239

нял смерть за собственным рабочим столом. Перечитав предыду-
щий абзац, философ написал: «Однако…». Но тут пришла смерть. 
Мы так и не знаем, какой взмах мысли она прервала. И все же 
смерть не способна обесценить то, что удалось тому или иному 
человеку создать в отведенное время. Шуберт задумал однажды 
написать лирическую симфонию, используя романтическую эсте-
тику. Не отказываясь от принципов бетховенского симфонизма – 
серьезности, драматичности, глубины, Шуберт пытался воссоздать 
поэтическую атмосферу. Но произведение так и не получило за-
вершения. Мы не можем сказать, что «Неоконченная симфония» 
Ф. Шуберта лишена смысла. Напротив, незавершенность позволяет 
вообразить, как могла бы звучать данная симфония. Древние знали, 
что судить о прожитой жизни можно лишь после ее завершения. 
Она имеет значение не по числу прошедших лет, а по тому, чему 
была посвящена и насколько удалось это посвящение. Жизнь юного 
героя по смыслу и ценности превышает долголетие мещанина, 
обывателя. 

Обыденному человеку трудно представить нескончаемость 
жизни. Он невольно помышляет об этом в горизонте текущего су-
ществования. С таким же успехом можно обсуждать: почему бы не 
заставить машины рожать им подобных? Но машины, как известно, 
хотя бы по Ж. Бодрийяру, не способны рожать. Можно, разумеется, 
подправить в человеке «неполезные» в социуме качества. Но от таких 
проектов человечество уже настрадалось. Ф.Г. Майленова пишет: «С 
одной стороны, что может быть привлекательнее идеи победы че-
ловечества над смертью? Смерть, уравнивающая в конечном итоге 
всех, приходящая без спросу и зачастую без предупреждения, она 
может стать последним ярким аккордом героической жизни, а может 
оказаться позорным моментом, перечеркивающим все прочие дос-
тижения… Победа над смертью – это же не только долгие годы 
жизни, которые можно посвятить познанию, искусствам, путеше-
ствиям, да просто пожить в свое удовольствие, это же будет со-
вершенно другая психология, философия, абсолютно другое миро-
воззрение, и как следствие – другая мораль и другая этика» 
(Майленова, 2014, с. 80–81). 

Вот оно – выстраданное нашим временем – «пожить в свое 
удовольствие». Тут и возразить трудно. Разве только дать слово 
Гамлету: «Какие сны в том смертном сне приснятся, когда покров 
земного чувства снят?» В библейской притче об Агасфере, кото-



 
П.С. Гуревич 

 

 

240

рый получил бессмертие в качестве проклятия, речь идет вовсе не 
об удовольствии, а о страдании, мучительстве. Напомним, кстати, 
мысль известной французской писательницы и философа Симоны 
Бовуар, которой она завершает размышления Сартра и Хайдеггера 
о конечности человеческого существования. «Тем не менее, – пи-
шет она, - если бы в жизни человеческой не коренилась смерть, 
отношение человека к миру и к себе самому было бы совершенно 
иным, и тогда определение “человек смертен” представляется во-
все не эмпирической истиной; будучи бессмертным, живущий уже 
не был бы тем, что мы именуем человеком. Одна из основных ха-
рактеристик его судьбы заключается в том, что движение его вре-
менной жизни образует позади и впереди себя бесконечность 
прошлого и будущего, – и понятие увековечения вида сопрягается 
с индивидуальной ограниченностью» (Бовуар, Сартр, 2013, с. 18). 

Именно так – обретя бессмертие, живущий уже не будет тем, 
что мы именуем человеком. Поэтому прелести вечной жизни, пе-
речисленные психологом в качестве соблазна, уже не относятся к 
человеку. По мнению Н.А. Бердяева, жизнь должна иметь смысл, 
чтобы быть благом и ценностью. Но смысл не может быть почерп-
нут из самого процесса жизни. Он должен возвышаться над жизнью. 
Русский философ считал, что жизнь в этом мире имеет смысл 
именно потому, что есть смерть, и если в нашем мире не было бы 
смерти, то жизнь была бы лишена смысла. 

Австрийский психиатр В. Франкл, переживший ужасы конц-
лагеря, считал, что обретя бессмертие, человек утратил бы жиз-
ненные цели. В самом деле, какой смысл заниматься познанием, 
когда впереди беспредельная жизнь? Всегда успеется приобщиться 
к искусству, если существование бесконечно. По мнению Франкла, 
смыслы обретаются потому, что жизнь человека ограниченна. Бес-
смертный индивид не стал бы прилагать усилия к достижению 
конкретной цели, поскольку впереди необъятное множество шан-
сов для реализации замысла. 

 
 

Корпорация «Бессмертие» 
 
Что поражает, когда трансгуманисты говорят о бессмертии? 

Обретение такого дара предстает как чудесное вознаграждение 



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

241

человечества. Наука позволит каждому стать бессмертным. Все 
это произойдет стремительно и безболезненно. 

Российские элиты сегодня активно обсуждают тему бес-
смертия. «Новым и новейшим хозяевам РФ стало тогда очевидно, 
что пролонгация избранных жизней есть высшее отражение прин-
ципа универсальной справедливости. Действительно: логично ли, 
чтобы красавец-богач, источающий вкус и воздух эпохи, дающий 
работу сотням тысяч безымянных людей, летающий на сверхзву-
ковых самолетах и благотворящий Большому театру, жил столько 
же, сколько какой-нибудь склонный к дешевой водке закройщик 
из Торжка или потерявшая счет неплатежеспособным клиентам 
проститутка Магаданского вокзала? Одна из олигархических звезд 
конца 1990-х годов прямо говорила вашему покорному слуге: дес-
кать, ты не думай, я уже планирую жизнь на 50–60 лет вперед. Как 
так? Да очень просто. Через 10 лет будут созданы индивидуальные 
лекарства, которые позволят прямо отключать гены, отвечающие 
за старение. Они окажутся очень дорогими, эти лекарства, но 
мы-то их купим. А еще через 10 лет – другие лекарства на ту же 
тему, только гораздо более мощные. И мы снова их купим» (Бел-
ковский, 2015). 

То, что происходит сегодня вокруг бессмертия, напоминает 
роман американского фантаста Роберта Шекли «Корпорация “Бес-
смертие”». Итак, Томас Блейн – помощник главного конструктора 
морских яхт, возвращаясь из отпуска на личном автомобиле, не 
справился с управлением, выскочив на встречную полосу, спрово-
цировал лобовое столкновение с другим автомобилем. Подсозна-
тельно он приготовился к смерти, он как при замедленной съемке 
ощутил, как ломается руль в его руках, как трещат ребра и хрустит 
позвоночник. Он очнулся в больничной палате в чужом теле в 2110 г. 
Могущественная компания «Рэкс Корпорэйшн» переместила его соз-
нание из прошлого в тело нового человека (Шекли, 2000). 

Разве наука свободна от бизнеса? Проблема бессмертия, ока-
зывается, стала делом корпорации. Тема покинула недра религии и 
превратилась в обычное предпринимательство. Бессмертие даро-
вано не всем. Загробная жизнь стоит недешево. Но в случае «па-
ломничества» на тот свет остается не вполне ясным, что будет за 
Порогом. Что ожидает пришельцев – рай, нирвана или преисподняя. 
Таинство смерти не разгадано. Оно просто стало предметом ком-
мерции. Между прочим, Р. Шекли более чем за полвека до наших 



 
П.С. Гуревич 

 

 

242

дней описал терзания трансгуманистов. Он рассказывает, как са-
мостоятельно существующее сознание оказывается следующим 
этапом в эволюции человека. Смерть – это освобождение сознания 
от телесной оболочки. Процесс умирания оказывается психиче-
ским шоком исключительной силы. Энергетическая сеть почти 
всегда разрывается на части. Так наступает гибель не только те-
лесной оболочки человека, но и его сознания. 

Однако ослепительная мечта о вечном существовании, о 
преображении личности на деле оказалась неосуществимой. Чтобы 
душа претерпела переселение, нужно новое тело, уже освобож-
денное от прежнего владельца. Но у донора должны полностью 
стереться все следы прежнего сознания. И все же случается, что 
сознание не может проникнуть в нужное тело и гибнет. Впрочем, 
люди, которые приобрели страховку, не торопятся перебраться в 
другое тело. Они боятся потусторонней жизни, духовное существо-
вание наводит на них страх. Им хочется жить как принято, в потре-
бительском обществе. А свободных тел на черном рынке полно. 

Р. Шекли подмечает еще одну странность. Парадоксально, 
но жизнь обесценивается. Убить человека – все равно, что со-
стричь ноготь. Кроме того, уверенность в том, что смерть еще не 
кончина, порождает Годы Безумия. Люди хотят получить от жизни 
по максимуму. Перед смертью они стремятся испытать все жиз-
ненные блага – кто знает, что ждет человека за Порогом. Писатель 
показывает, что в грядущем изменились перспективы жизни и 
смерти. Выполняется наказ Ф. Ницше: умри вовремя! Люди начи-
нают осознавать, что телесная жизнь – всего лишь бесконечно ма-
лая часть человеческого существования. Почему не приблизить 
конец, если хочется? 

Далеко не всегда удается гарантированно перейти в другое 
тело. Можно оказаться зомби. Толкуют о том, что души ждут оче-
реди заново родиться на других планетах, что составляет часть 
гигантского цикла возрождения. Есть также мнение, что потусто-
ронняя жизнь – это колоссальная туманная область, где умершие 
обречены на вечные странствия, которые никогда не приведут к 
цели. Один философ сказал, что конкуренция есть закон природы. 
Он должен сохраниться и в потусторонней жизни. 

Заметно, что Р. Шекли несколько десятилетий назад обрисо-
вал все тупики, которыми изобилует современная трансгуманисти-
ческая идея бессмертия. Как и показано в романе, перейдя рубежи 



 
Бессмертие: Дар или химера? 

 

 

243

земного жребия, люди окажутся перед теми же метафизическими 
проблемами, которые волновали человечество на протяжении веков. 

Не окажется ли дар бессмертия глупой мечтой или ловуш-
кой? Не утратится ли при этом экзистенциальный смысл смерти? 
З. Фрейд в свое время подметил, что смерть – это то, что происхо-
дит с другими. Люди сегодня не хотят расставаться с земными на-
слаждениями. Они склонны видеть в смерти некую случайность, 
досадную событийную нелепость. Умирают только лузеры. Ухо-
дят из жизни только те, кому изменила удача. Поэтому само рас-
ставание с жизнью утратило свой сакральный смысл. В общест-
венном сознании укоренилась мысль, что все избыточное, слабое, 
болезненное должно исчезнуть. И тогда над ним сомкнется забве-
ние. То, что стало поживой смерти, не заслуживает сожаления. По 
той же логике слабые страны, не достигшие экономической мощи, 
тоже недостойны жизненной участи. Люди не только страшатся 
смерти, они в состоянии полного отчаяния стараются как можно 
дальше отодвинуть эту границу забвения. Выходит, у темы бес-
смертия немалое прошлое, но, разумеется, и немалое будущее. 

 
 

Список литературы 
 

1. Иоанн Сан-Францисский (Шаховской), архиеп. Московский. Разговор о бес-
смертии // Архиепископ Иоанн Сан-Францисский (Шаховской). Избранное. – 
Петрозаводск: Святой остров, 1992. – 575 с. 

2. Белковский С. Дожить и пережить президента: Долголетие как либеральная 
идея // Московский комсомолец. – М., 2015. – 10 июля. 

3. Беляев Д.А. Перспективные антропологические модели постчеловека: Транс-
формация человеческой природы и сверхчеловеческая атрибутика // Глобаль-
ное будущее 2045: Антропологический кризис; Конвергентные технологии; 
Трансгуманистические проекты: Материалы Первой Всероссийской конфе-
ренции: Белгород, 11–12 апреля 2013 г. / Под ред. Д.И. Дубровского, 
С.М. Климовой. – М.: Канон+: РООИ Реабилитация, 2014. – С. 43–52. 

4. Бердяев Н.А. О назначении человека. – М.: Республика, 1993. – 382 с. 
5. Бовуар С., Сартр Ж.-П. Аллюзия любви. – М.: Алгоритм, 2013. – 240 с. 
6. Гуревич П.С. Десакрализация мозга // Философская антропология. – М., 2015. – 

Т. 1, № 1. – С. 6–19. 
7. Ланц Г. Проблемы бессмертия // Лики культуры: Культурологический альма-

нах: Начала высшей культуры. – М.: Юристъ, 1995. – С. 169–187. 
8. Майленова Ф.Г. Будущее наступает сегодня // Глобальное будущее 2045: Ан-

тропологический кризис; Конвергентные технологии; Трансгуманистические 
проекты: Материалы Первой Всероссийской конференции: Белгород, 11–



 
П.С. Гуревич 

 

 

244

12 апреля 2013 г. / Под ред. Д.И. Дубровского, С.М. Климовой. – М.: Канон+: 
РООИ Реабилитация, 2014. – С. 67–83. 

9. Мечников И.И. Этюды оптимизма. – М.: Наука, 1988. – 327 с. 
10. Мотрошилова Н.В. Мартин Хайдеггер и Ханна Арендт: Бытие. Время. Лю-

бовь. – М.: Академический проект, 2013. – 526 с. 
11. Розенцвейг Ф. «Вырвать у смерти ее ядовитое жало…» // Страх: Антология: 

Философские маргиналии профессора П. Гуревича. – М.: Алетейа, 1998. – 
С. 229–232. 

12. Русская философия смерти: Антология / Сост., вступ. ст., коммент. 
К.Г. Исупова. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2012. – 663 с. 

13. Франкл В. Психотерапия на практике. – СПб.: Речь, 2000. – 256 с. 
14. Хайдеггер М. Бытие и время / Пер. В.В. Бибихина. – М.: Ad Marginem, 1997. – 

452 с. 
15. Хайдеггер М. Вещь // Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступления / Вступ. 

ст., коммент. и указ. В.В. Бибихина. – М.: Республика, 1993. – С. 316–326. 
16. Хёйзинга Й. Осень Средневековья. – М.: Наука, 1983. – 371 с. 
17. Цицерон М.Т. О старости; О дружбе; Об обязанностях. – М.: Наука, 1975. – 248 с. 
18. Шекли Р. Корпорация «Бессмертие»: Рассказы. – СПб.: Азбука, 2000. – 448 с. 
19. Шопенгауэр А. Новые parolipomena // Шопенгауэр А. Собр. соч.: В 6 т. – М.: 

Республика, 2001. – Т. 6. – С. 3–232 (Шопенгауэр, 2001 б). 
20. Шопенгауэр А. Мир как воля и представление // Шопенгауэр А. Собр. соч.:  

В 6 т. – М.: Республика, 2001. – Т. 2. – 560 с. (Шопенгауэр, 2001 а). 
21. Fukuyama F. Our posthuman future: Consequences of the biotechnology revolu-

tion. – New York: Picador, 2002. – 272 p. 


